
− 92 −

自著を語る：The Resurgence of “Buddhist Government”:  
Tibetan-Mongolian Relations in the Modern World

石濱　裕美子

１．共同研究の始まり

1913 年、ダライラマ 13 世は中国との絶縁を宣言し、続いてチベット・モンゴル条

約を締結して互いの独立を承認しあった。2013年はこの年から100年目にあたるため、

これを記念して国際チベット学会はウランバートルのモンゴル国立大学において開催

された。学会の書籍販売コーナーには、モンゴル開催を反映して、ダライラマ 13 世

のモンゴル滞在中の清朝の公文書をまとめた Dalai Lama on the Run（1）や、ボグド・ハー

ン政権成立 100 周年を記念して 2011 年に前後にモンゴルで多数出版された記念論集

類が並び、チベット・モンゴル関係を研究対象とする筆者はそれらを喜んで買い求め

た。

　国際チベット学会は中日にあたる水曜日をエクスカーションの日に設定している。

2013 年の場合は 7 月 24 日の午後、各自自由にウランバートル市内の博物館や宮殿を

見学することになっていた。筆者は在学中モンゴルゼミに属していたが、チベットに

軸足を置いていたため、ウランバートルにいくのはこれが初めてであった。そのため、

同じく初ウランバートルの小林亮介氏（チベット近代史 : 九州大学）とともに、ボグド・

ハーン政権の研究者である橘誠氏（下関市立大学）の案内で、ジェブツンダンパ 8 世

関連史蹟をまわることとなった。

橘氏の説明をうけつつ冬の宮殿などのジェブツンダンパ 8 世関連の遺物をめぐるう

ちに、ボグド・ハーン政権の宮廷文化は清朝宮廷とダライラマ宮廷が習合したもの、

とくにダライラマの影響力が強いことに気づかされた。筆者は『チベット仏教世界の

歴史的研究』（東方書店、2001 年）においてダライラマ政権最盛期の 17 世紀から 18
世紀にかけて、満洲・モンゴルの王公は「仏教に基づく政治」（政教一致 chos srid > 
törü Sasin）を理想に掲げて行動し、ダライラマから権威を付与されることを競い合っ

ていたこと、続く『清朝とチベット仏教』（早稲田大学出版部、2011 年）においては、

清皇帝も仏教の守護者として振る舞い、モンゴル地域での戦いに勝利するたびにチ

ベット仏教の僧院を建て、自らの軍事行動が領土拡大などの個人的な欲に基づくもの

ではなく、争いを鎮めチベット仏教を興隆することにあることを示した。とりわけ乾

隆帝は、チベット僧の衣をまとった自らの肖像画を頒布し、チベット僧から灌頂を授

かり、元朝のフビライとパクパの故事を意識した王権儀礼を行なっていたことなどを

指摘した。

　従って、20 世紀のボグド・ハーン政権においてもチベットの政治的、文化的な影

響力が健在であったことを知ると、途端にチベット仏教世界の近代に対して興味がわ



− 93 −

いてきた。

　散策の後に入ったミッシェル・ホテルのカフェで、筆者は「清朝やロシア帝国の支

配によって分断されたチベット仏教世界は 20 世紀初頭にダライラマ 13 世がモンゴル

に滞在したことなどを契機にリバイバルしていた可能性が高い。近代チベットについ

て研究する場合はモンゴルの歴史を知っておいた方が良いし、ボグド・ハーンを研究

する場合も、先行する政教一致政権であるチベットのダライラマ政権を視野にいれた

方がいい。三人で共同研究をしたらきっと今までに無い成果がだせる」と小林、橘両

氏を説得し、翌年科研費（基盤 C）を取得した。

２．共同研究の推移

　それから 3 年間、近代史がまったく素人であった筆者は、2 人の優秀な若手研究者

から情報を獲つつ、近代チベット・モンゴル関係の論文を書くという幸福な環境に身

をおくことができた。以下、本書に収録された筆者の論文についてまず述べ、4 節の「本

書の構成」に基づき著者たちの研究内容について紹介していきたい。

イギリス軍を避けチベットを脱したダライラマ 13 世は 1904 年暮れにモンゴルのイ

フ・フレー（現ウランバートル）に到着した。すると、内・外モンゴルのみならずロ

シア領のブリヤートからも多数の巡礼がおしよせ、清朝やロシアによって分断されて

いたモンゴル人に一体感が醸成された。一方、ダライラマに人気とお布施を奪われた

ジェブツンダンパ8世は、ダライラマ13世と対立した。チベット仏教界のヒエラルキー

の頂点にいるダライラマ 13 世側は、ジェブツンダンパ 8 世より高い座につくことを

当然としたのに対し、ジェブツンダンパ 8 世は自らの支持層であるハルハの人々の手

前、ダライラマ 13 世と同じ高さの座につくことに固執した（結果、両者は公の場で

会見しなかった）。また、ダライラマ 13 世は戒律厳守を呼びかけていたにもかかわら

ず（2）、ジェブツンダンパ 8 世が後に王妃として即位するトンドゥプラモを公然とつ

れあるき、深酒をしていたため、ダライラマ 13 世はこの破戒を理由に清朝に対して

ジェブツンダンパ 8 世を告発していた（第 1 章）。

次にダライラマ 13 世の自称称号の変遷について検討した。毎年正月にダライラマ

13 世が護法尊ペルテンラモに捧げていた祝詞や聖勅のコロフォンから自称称号を抽

出すると、即位の当初は清皇帝由来の称号を名乗っていたものの、1904 年、清皇帝

がその称号を剥奪し、1908 年に屈辱的な称号を授けられた後は清皇帝由来の称号を

採用せず、1909 年にラサに帰国するやインドの仏を権威の源泉とする称号を名乗り、

その称号を刻んだ印章からは満洲語・漢語が消え、チベット文字・モンゴル文字・ラ

ンツァ文字で記したことなどが分かった。また、1913 年以前、前述したペルテンラ

モ尊に捧げる祝詞の中で、ダライラマ 13 世はチベット政府と清の繁栄を対句で言祝

いでいたが、1913 年以後は清皇帝に対する長寿祈願は姿を消し、チベット政府の繁

栄のみが祈られるようになった。これはチベットの清朝との絶縁は 1913 年より四年

古く、ボグド・ハーン政権に先行するものであることを示している（第 4 章）。

1911 年、ハルハの王公が独立を宣言し、ジェブツンダンパ 8 世を国王に推戴した。



− 94 −

この即位式を先行するダライラマ 13 世の即位式と比較すると、予想通り両者には多

数の類似点があった。一方、ジェブツンダンパ８世は独身であることが求められる僧

侶であったにもかかわらず妃を即位させたため、その整合性をつけるため妃を密教の

女性パートナーとして演出するという相違点もあった。つまり、1911 年のボグド・ハー

ン政権の成立は、1904 年から 1906 年のダライラマ 13 世のモンゴル滞在、また 1909
年のダライラマ 13 世の清朝との断絶などと関連させて考察すべきものであることを

示した（第 5 章）。

　民主化後のモンゴル史学界においては、人民革命にかわってボグド・ハーン政権の

成立を高く評価する傾向があるため、ジェブツンダンパ 8 世にとって不名誉な出来事

は人気がない研究テーマである。思えばモンゴルに軸足をおいていない筆者であるか

らこそ、このテーマを気軽に扱うことができたのだと思う。

小林氏が大英図書館においてみいだしたクルルク貝子からダライラマ 13 世へのモ

ンゴル語の書簡を橘氏が読解し、橘氏がウランバートルのアルヒーブで見いだしたチ

ベット語のチベット・モンゴル条約に関連した文書を小林氏が解読するなど（両資料

とも本書の Appendix に収録されている）、この共同研究は非常にうまくまわっていた

と思う。そこで、科研費が最終年に入った頃、研究成果を英文で出版することを提案

すると両氏は快く承諾してくれた。さらに研究を進めていくうちに、ロシアのチベッ

ト仏教徒（カルムック人、ブリヤート人）が近代チベット仏教世界の重要な構成要素

であることが判明してきたため、カルムック仏教の研究者である井上岳彦氏（大阪教

育大学）に 4 人目の共著者として加わって戴くことになった。

　

３．本書の執筆方針

　皆で話合っているうちに固まった本書の執筆方針をここで述べたい。

　従来の近代チベット、モンゴル史研究の多くは、大国間の国際関係、あるいは大国

とチベット・モンゴルとの二国間関係といった大国の動向を重視した視点からなされ

ており、チベット政府やダライラマ 13 世、あるいはモンゴル王公やジェブツンダン

パ 8 世等当事者の視点から行った研究は非常に少ない。

　また、当事者視点が欠落していることの延長として、近代におけるチベット仏教徒

間の相互関係について扱う研究も低調である。チベット、モンゴル、青海、ロシアの

仏教徒たちは、チベット仏教を紐帯として共通の精神性を有し、商業・聖地巡礼・僧

侶の留学などにより人的交流も盛んであった。にもかかわらず、これらの領域をこえ

た相互作用には従来ほとんど目が向けられることはなかった。チベットとモンゴルの

関係に限っても、たとえば、ダライラマ 13 世が 1904 年から 1909 年にかけてハルハ・

モンゴルや青海モンゴルに滞在したことが、その直後におきる 1911 年のモンゴル独

立に際してモンゴル王公やジェブツンダンパ 8 世の行動にどのように影響したかとい

う基本的な問題についても Batbayar 氏（3）の評論的な研究があるのみで、資料を用い

た研究はなされていない。

　このように研究内容に偏りが生じるについては、両地域に現在進行形で高揚してい



− 95 −

るナショナリズムに原因が求められる。たとえば、モンゴルにおいては、1990 年の

民主化達成以後、長らく続いてきた清朝とソ連の抑圧から解放された反動から、ナショ

ナリズムが高揚し、モンゴル独自の文化（帝国史、遊牧、英雄叙事詩、シャーマニズ

ムなど）に関する研究が盛んに行われる一方、モンゴル以外の地域がモンゴルに及ぼ

した影響は低調である。

　また、研究者も現在「国家」として存在する「モンゴル」のナショナルヒストリー

に自ずと縛られるため、現在モンゴル国の域外に住むチベット人、ロシア治下のカル

ムック人、ブリヤート人、中国国内に存在する南モンゴル人たちを含めてモンゴル史

を論じることはない。結果、地域史（モンゴル史、チベット史、カルムック史、ブリ

ヤート史）が積み上げられていくばかりで、これらの地域を包括的に論じる歴史像は

いまだ現れていない。

　分裂したモンゴル系の諸集団を包括的に捉えるためには、これらの集団を結びつけ

ていたチベット仏教が鍵となる概念であることは明白であるが、チベットは現在のモ

ンゴル人にとって「域外」であり、かつ、社会主義政権時代に宗教が否定され、僧院

が破壊され多くの文献をとその文献を読解できる人材を失ったこともあり、チベット

仏教を紐帯としたチベット仏教世界の近代について、その研究が十分に行われている

とはいえない。

　近代チベット史研究についてもナショナリズムの問題からは自由であるとは言えな

い。現在チベット人の居住域の大半は中国の統治下にあり、チベット人が自律的に自

らの文化を維持するコミニュニティーは難民社会、あるいはインドやネパールの辺縁

にかろうじて存続しているにすぎない。このため、政治的に中国とは別個体であった

過去のチベットは、将来めざすべき理想の姿ととらえられやすく、多くの人は過去の

チベットに「近代国家としてのチベット」の萌芽を見いだそうとする。しかし、国民

国家、民族、領土・国境といった概念は近現代に入ってからアジアにもちこまれたも

のであり、この概念を用いてチベット・モンゴル史を語ることが許されるのは、チベッ

ト・モンゴルの為政者がこれらの概念を理解した時期を確認した後のことであろう。

しかし、多くの論者はこのような手順を踏むことなく現代の概念を安易に過去にもち

こんで同時代を解釈しようとする。

　本書では以上のような先行研究の問題点を踏まえつつ、以下三つの方針に留意しつ

つ執筆することとなった。

（1） 大国からの視点ではなく、ダライラマ 13 世、ジェブツンダンパ 8 世など当事

者の視点に留意する。

（2） 現在の国家領域に囚われず、領域をこえて移動するチベット仏教徒の人的・物

的交流とその相互作用に注目する。

（3） 近代に入って西洋から持ち込まれた概念を無批判に過去に持ち込んで歴史的事

件を評価・解釈するのではなく、同時代資料を用いて同時代の文脈の中で解釈

する。



− 96 −

４．本書の構成

本書の第 1・4 章・5 章を石濱が、第 2・6 章は小林亮介が、第 3 章は井上岳彦が、第 7・
8・9 章は橘誠が担当した。以下が目次の和訳である。

　　『仏教徒政権の復活：近代におけるチベット仏教世界』

第 1 章　ダライラマとジェブツンダンパの間に生じた亀裂：普遍教会と地方教会

の衝突

第 2 章　ダライラマ 13 世（1904-1912）の亡命と外交：チベットとアメリカ・日

本との邂逅

第 3章　チベット仏教世界の交流の再開 : 19世紀後半から 20世紀全般のカルムッ

ク巡礼

第 4 章　[ ダライラマ 13 世 ] 清皇帝と決別し新しい称号を名乗る

第 5 章　ダライラマの即位式に倣ったジェブツンダンパの即位式

第 6 章　1913 年のルンシャル使節とイギリス：ダライラマ 13 世の書簡に着目して

第 7 章　1913 年のモンゴル・チベット条約の再検討：その同時代的意義

第 8 章　モンゴルのチベット人：20 世紀初頭のモンゴル・チベット関係

第 9 章　モンゴル、チベットの間で：20 世紀初頭の青海モンゴル

第 1 章は比較的詳細に述べたので、第 2 章以後の内容について、時代背景とともに

各章の概要を紹介していきたい。

　1906 年、ダライラマ 13 世は新たな道を模索してイフ・フレー（現ウランバートル）

を離れ青海に向かい、さらに 1908 年には五台山をへて北京へと向かったが、この間

自律的に各国の大使・民間人と交流し、自らの外交観をひろげていった。1906 年に、

青海のクンブム大僧院、五台山、北京において東本願寺の僧侶であり民間工作員であ

る寺本婉雅と接触して日本についての知見をえて一時期は日本訪問も考え、また、ア

メリカの外交官でありチベット学者であるロックヒルとの接触を通じてアメリカにつ

いての知見を得て、ロックヒルのすすめに従い、反英感情をやわらげた。これは後に

ダライラマ 13 世がイギリス領インドへ亡命する下地となる（第 2 章）。

　1908 年にダライラマ 13 世と五台山で接触した外国人の中には中央アジアを西から

東に横断したロシアの将校マンネルヘイムもいた。マンネルヘイムはその旅の中で、

新疆トルグートを訪れ、彼らがヴォルガ河畔のトルグート（カルムック）と交流を持

ちたがっていたこと、また、ロシア臣民であるトルグートやブリヤート人たちがラサ

やアムドや五台山の僧院に留学していたことを伝聞の形で記録している（4）。

　このロシアのチベット仏教徒たちについては第 3 章において扱われる。始まりは、

ドン河流域に住む 4 人のカルムック人が 1877 年にチベット巡礼に旅立ち、このうち

2 人がイフ・フレーに到達したことである。1891 年にはバーザ = バクシ = メンケジュ

エフ（Baaza-bagshi Menkedzhuev）がラサ到達に成功し、彼の帰還がカルムック人た

ちにチベット巡礼熱を呼び覚ました。そして、このバーザ = バクシが、ラサで知り合っ



− 97 −

たダライラマ 13 世の側近ブリヤート人ドルジエフをカルムックに迎えた結果、カル

ムック人とチベット仏教界と直接交流の道が開かれ、カルムックやペテルスブルグに

おけるチベット式僧院の建設へとつながっていく（第 3 章）。

　1907 年、イギリスとロシアの間では清朝をチベットの宗主国とする英露協商が締

結され、ロシアの支援が期待できなくなり、さらに、四川軍の東チベットへの侵略も

とまらない中、1908 年に清廷からダライラマ 13 世に新たな称号が授けられた。この

称号からはダライラマ 13 世を「天下の仏教の主宰者」とする表現が消えていたため、

ダライラマ 13 世は 1909 年、5 年ぶりにラサに帰還すると、ダライラマ 5 世が順治帝

より授かった称号を捨て、仏を権威の源泉とする新たな称号を名乗り、そのままイギ

リス領ダージリンへと亡命した。つまりダライラマ 13 世はモンゴルの独立に先んじ

ること 2 年前に、すでに清朝との絶縁を宣言していたのである（第 4 章）。

　1911 年辛亥革命の発生を受け、その 12 月にはジェブツンダンパ 8 世とその妻トン

ドゥプラモは王と王妃として即位し、モンゴルの独立を宣言した。その際に示された

ジェブツンダンパ8世の王権像は、ダライラマ13世の尊称と清皇帝の尊称を加えた「妻

帯する菩薩王」であり、妻のトンドゥプラモにもダーキニー、国母といった尊称が捧

げられ、彼らの結婚は破戒ではなく聖婚と主張された。こうして誕生したジェブツン

ダンパ 8 世の政権は既存のダライラマ政権と同じく政教一致であった。つまり、国家

儀礼や王権像から見た場合、ジェブツンダンパ 8 世の王権像は近代国家の専制君主で

はなく伝統的なチベット仏教世界の菩薩王の姿であった。チベットとモンゴルが立て

続けに中国抜きの政教一致の政権の樹立を宣言したことは、菩薩王として機能しなく

なった清皇帝・中華民国の総統にとってかわる意志を表明したとも解釈することもで

きる（第 5 章）。

　1913 年、ラサから清朝軍が退避したことを受けてダライラマ 13 世は英領インドよ

りラサに帰還し、自立の布告を発布し、さらに、イギリス、ロシア、アメリカ、日

本の為政者に宛てた親書を送った。この親書において、ダライラマ 13 世は英露協商

によって定められたチベットの政治的な地位を変えようと、一貫してチベットの「自

治」rang btsan を主張している。とくにチベットにとって重要なイギリスにはチベッ

ト人の 4 人の留学生が送られ、エスコートをしたルンシャルにはイギリスの国王、王

妃、大臣らへあてたダライラマ 13 世の親書が託された。このチベット語書簡は同時

期英領インド官僚によって英訳されたが、現在「独立」と翻訳される rang btsan には

独立 independence という訳語は用いられていない。ただし、ここで重要になるのは、

ダライラマ 13 世が rang btsan という言葉を強調しつつ、チベットが歴史的に中国（rgya 
nag）とは別個の政治体であったこと、将来もまた中国からの干渉を受けないもので

あると主張していたことである（第 6 章）。

　また、ダライラマ 13 世の親書の送り先に英露協商に縛られない日本、アメリカな

どの新興国が入っていることも注目すべき点である。当時、チベットにおいてはチベッ

トの国際的な地位を保全するためハーグ国際法廷に訴えようという一派がいたことか

ら考えても（5）、これらの書簡は中国に対する包囲網を構想していた可能性をも示唆



− 98 −

している。

　「自立の布告」をだす直前の 1 月 11 日、ダライラマ 13 世とジェブツンダンパ 8 世

からそれぞれ権限を与えられた代表者がイフ・フレーにおいてモンゴル・チベット条

約を締結し、その冒頭の二条においてチベットのダライラマ 13 世とモンゴルのジェ

ブツンダンパ 8 世は互いの独立を承認しあった。この条約は従来、両国の独立を対外

的にアピールするために締結されたものとみなされてきたが、前述したようにダライ

ラマ 13 世は国際的にチベット政府の長と認識されていたため、改めて「独立」を宣

言する動機はない。また、モンゴルもモンゴル・ロシア協定によって自治は確保して

いるため、対外的に自主・自立を宣言する必要もない。しかし、モンゴルの国内状況

に目を向けると最初の二条がジェブツンダンパ 8 世にとってより大きな意味を持つ

ことが理解できる。すでにチベットの政教一致の政権の長であったダライラマ 13 世

とは対照的に、ジェブツンダンパ 8 世は 1911 年以前はモンゴルを統治する政治権力

を持たなかった。さらに、ジェブツンダンパ 8 世の権威は 1905 年にダライラマ 13 世

に破戒を指摘されることにより著しく傷ついていた。1911 年に独立を宣言した後も、

政権内では王公と内務大臣をつとめるダラマの間の対立が顕著であった。このため、

ダライラマ 13 世がジェブツンダンパ 8 世を同格にとらえた冒頭の二条は、ジェブツ

ンダンパ 8 世にとっては、国内に向けてダライラマ 13 世との争いが終息したことを

示し、かつ自らの権威を高めることのできる有意義なものであった。つまり、本条約

の最初の二条は当時ダライラマ 13 世よりもジェブツンダンパ 8 世にとって、対外的

アピールというよりもモンゴル国内むけて意味のあるものであったと思われるのであ

る（第 7 章）。

　モンゴル・チベット条約の第 6 条では、チベットの商人が以前のようにモンゴルで

貿易を行うことを許可することが定められた。この条約の締結後、モンゴルでは外務

省がモンゴル在住のチベット人を管轄することとし、チベット人商人の商行為はロシ

ア人同様非課税と決められた（中国人は課税対象であった）。1921 年のキャフタ協定

によってハルハ・モンゴルが、1914 年のシムラ条約によりチベット本土が中国の宗

主権下における自治国家とされると、中華民国はモンゴル在住のチベット人は自治領

域外に住むものとして中国の法に従わせようとした。この件をモンゴル外務省が在モ

ンゴル・チベット人に問い合わせたところ、チベット人たちは中国の法ではなく、ジェ

ブツンダンパ 8 世に管理されることを希望したため、モンゴル政府もモンゴル・チベッ

ト条約に基づきチベットを「国家」とみなして、在モンゴル・チベット人の保護を続

けた（第 8 章）。

　1911 年にボグド・ハーン政権が成立した際、ボグド・ハーンのモンゴルと直接領

域を接していない青海の王公ナムタン・チュークルが政権への参加を希望し、イフ・

フレーにも出向いていた（第 9 章）。この青海王公はダライラマ伝の中ではクルク貝

子の名前で知られ、1904 年のチベット暦の 7 月末にダライラマ 13 世がチベットから

モンゴルに向かう途中、青海で初めてダライラマ 13 世と出合い、8 月 30 日にダラ

イラマ 13 世が旗界をでるまで、その旅路を助けた。ダライラマ 13 世が 1906 年から



− 99 −

1909 年までの間クンブムに滞在している間にも、ナムタン・チュークルはダライラ

マの宮廷に顔をだし続けた。ボグド・ハーン政権の呼びかけに、領域を接していない

青海モンゴルがいち早く応答し、1913 年にはイフ・フレーにまで出向いてジェブツ

ンダンパ 8 世より爵位を授かった背景には、ダライラマのモンゴル滞在を契機に復活

したチベット仏教世界の相互交流があったことを指摘できよう（6）。

５．表題と表紙と献辞について

本書の表題を決める際、筆者はアメリカ留学歴のある小林、橘両氏に案を求めたも

のの、忙しい 2 人から返事はなく申請書の締め切り日が迫ってきた。そこで、当時

ロードショーにかかっていた「インディペンデンスデイ II」の副題リサージェーンス

（Resurgence）をキーワードにすることにした。「リサージェーンス」とは一時途絶え

ていたものが再開することを意味するので、ダライラマ 5 世によって頂点を迎えたチ

ベット仏教世界がロシアや清朝の支配によっていったん衰退したものの、20 世紀初

頭、ダライラマ 13 世のモンゴル巡錫を契機として、再び活気づくことを表現するの

に格好な言葉かと思ったからである。しかし、この言葉の語感が妥当であったのか否

かは今もって自信がない。

　次に表紙に用いた地図について述べたい。本地図は John Tallis（1817-1876）の世界

地図中のチベット・モンゴル・満洲地図であり、橘氏の提案によるものである。表紙

を青くし裏表紙を赤くしたのは、モンゴルカラーの青とチベットカラーのえんじ色を

組みあわせることにより、チベット史とモンゴル史をチベット仏教世界として一つの

視点から見る本書の内容を象徴したつもりである。

　次に献辞“To Goro”について述べる。本書の作成中の 2017 年 6 月 6 日、奇しくも

筆者の誕生日に、19 才になる筆者の愛鳥ごろう（オカメインコ）が急死した。彼は

私の人生における最良の天からの贈り物であった。そのことを知ってか知らないでか、

ユニオン・プレスさんから「英語の本は形式上、献辞をいれねばなりません」と言わ

れた時、共著者たちは「ごろうちゃんでいいんじゃないですか」と言ってくださり、

その御陰でこの献辞が実現した。共著者のお気遣い（?）に心より感謝する。

最後に本書の後日談について述べたい。2019 年 7 月 8 日にフランス国立東洋言語

文化学院（Inalco）で開催された国際チベット学会において、筆者がオーガナイザー

となって本書と同名のパネルを組んだ。パネラーには本書の著者である橘、石濱、井

上に加えて、南モンゴル史のハムゴト（下関市立大学、現：広島大学）、ブリヤート

史のツェレンピロフ、カルムック史のクチャーノフ、モンゴル近現代史の研究者クズ

ミン、チベット近現代史の和田大知をお迎えした。2013 年の国際チベット学会にお

いて着想した研究が、6 年後の同学会において結実したことは感慨深いものがあった。

本書を読んでくださった研究者の中から、モンゴル史、チベット史、ブリヤート史、

カルムック史を近代において再興したチベット仏教世界という視点からとらえる方が

でてきてくれることを願ってやまない。



− 100 −

Yumiko Ishihama, Makoto Tachibana, Ryosuke Kobayashi, Takehiko Inoue, The Resurgence 
of “Buddhist Government”: Tibetan-Mongolian Relations in the Modern World, Union 
Press,2019.xiv ＋ 242p.p.

註

（1）Sampildondov Chuluun & Uradyn E. Bulag ed. The Thirteenth Dalai Lama on the run (1904-1906) Ar-

chival Documents from Mongolia. Leiden, Boston : Brill, 2013.

（2）石濱裕美子「ダライラマ 13 世によるモンゴル仏教界の綱紀粛正とその意義について」『桜文論叢』

第 96 号、2018 年。

（3）Tsedenbamba Batbayar, Grand Union between Tibet and Mongolia: Unfulfilled Dream of the 13th Dalai 

Lama. The Mongolian Journal of International Affairs, No.17, 2012.

（4）石濱裕美子「マンネルヘイムのアジア旅行日記から見るチベット仏教徒の動向について」『内

陸アジア史研究』第 31 号、2016 年。

（5）石濱裕美子・井上岳彦「ロシア科学アカデミー公文書館所蔵チベット文三書簡の歴史的意義」『内

陸アジア史研究』第 33 号、2018 年。

（6）石濱裕美子「20 世紀初頭、チベットとモンゴルを結んだ二人のモンゴル王公─カンドー親王と

クルルク貝子─」『早稲田大学大学院教育学研究科紀要』第 29 号、2019 年。

（いしはま　ゆみこ：早稲田大学教育・総合科学学術院）


